
    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

59 

AS YABÁS E SEUS ARQUÉTIPOS: AS CARACTERÍSTICAS ARQUETÍPICAS E 

SUAS RESSONÂNCIAS NOS ORIXÁS FEMININOS DA UMBANDA 

 

Maria Antônia Lima Pavei 1 

Gutemberg Alves Geraldes Junior 2 

 

RESUMO: A Umbanda apresenta, em algumas ramificações, a presença do culto aos 
Orixás, nas quais [as ramificações] se utilizam de mitos e símbolos da mitologia iorubá, 
trazida pelos escravos africanos da cultura nagô-yorubá. Esta crença traz em suas 
lendas, a expressão feminina como protagonista, representada pelas Yabás, sendo 
as mais cultuadas no rito umbandista: (a) Iemanjá; (b) Iansã; (c) Oxum e (d) Nanã, 
conhecidas também como as mães d'água. Em suas narrativas mitológicas, elas 
apresentam características humanas, sendo suscetíveis às incertezas, gerando, 
dessa forma, uma identificação humana com as entidades sagradas, norteada neste 
artigo pelo comportamento psíquico da mulher. O presente estudo busca analisar as 
representações simbólicas dos Orixás femininos, diante de seus mitos, símbolos e 
pontos cantados, apresentados na obra de Ademir Barbosa Júnior (2014) e Janaína 
Azevedo (2010). Ao identificar os fatores predominantes que singularizam cada Yabá, 
fundamenta-se, com base na psicologia analítica desenvolvida por Carl Gustav Jung 
(2000), o conceito de inconsciente coletivo e sua ancestralidade. O estudo aqui 
realizado, dá-se por meio de uma pesquisa qualitativa exploratória e tem como 
objetivo identificar os padrões individuais de cada Orixá e, a partir disso, reconhecer 
a similaridade arquetípica de cada uma, dentre os dezesseis arquétipos trazidos à luz 
sob o olhar das pesquisadoras Mark e Pearson (2001) no livro O Herói e o Fora da 
Lei. Entende-se, dessa forma, que ao reconhecer os padrões de cada personalidade, 
o inconsciente coletivo identifica esses símbolos, destacando uma característica 
predominante em cada Orixá, no qual motiva o sentimento de individuação das 
mulheres, independentemente de suas idades, perante as Yabás analisadas neste 
estudo. 
 

PALAVRAS-CHAVE: Arquétipo, Umbanda, Yabás, Inconsciente Coletivo. 
 
1 INTRODUÇÃO 

 

As mulheres são historicamente coadjuvantes e invisibilizadas no universo 

das tradições religiosas, no entanto, existe uma ruptura deste contexto nas religiões 

de matriz africana, na qual elas se tornam protagonistas na relação com o sagrado. 

 
1 Graduanda em Publicidade e Propaganda, UNISATC. E-mail: mariaantoniapavei@gmail.com 
2 Professor UNISATC. E-mail: gutemberg.geraldes@satc.edu.br 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

60 

Na mitologia iorubá, apresentada por Rose Marie Muraro (2014), a figura da mulher 

tem um papel relevante na narrativa da criação, sendo ela a provedora da existência 

dos orixás. Essa narrativa permanece presente nas religiões atuais de raiz africana, 

como a Umbanda, que em seu sincretismo adotou o culto aos diversos deuses 

representados pela natureza. 

Existe uma identificação emocional significativa entre a médium3 e as 

Yabás4, isto ocorre pela assimilação das mulheres com as características femininas 

que as entidades carregam em suas personalidades. Carl Gustav Jung (2000) explica 

essa identificação, com personalidades da narrativa mitológica, por meio dos 

arquétipos, que se caracterizam por ser uma ferramenta que busca traçar perfis 

psicológicos, presentes no inconsciente coletivo, que são enfatizados em situações 

rotineiras da vida humana, fazendo com que ocorra a identificação de um público com 

personagens que se ocupam de tais características. 

Diante da colocação de identificação da mulher com as Yabás, presentes 

na Umbanda, este artigo busca, como objetivo geral, responder ao seguinte 

questionamento: de que forma as características arquetípicas encontram ressonância 

nos Orixás femininos da Umbanda? Para responder a essa questão, serão analisadas 

as características das Yabás, levando em consideração sua história mitológica e 

símbolos representativos, em seguida, para dialogar com a questão, será exposto um 

breve estudo sobre o inconsciente coletivo na visão de Jung (2000) e os arquétipos 

apresentados por Mark e Pearson (2001); sendo estes os objetivos específicos.  

Esta pesquisa assume uma abordagem qualitativa descritiva, utilizando 

como base a análise de conteúdos, com o intuito de ampliar ou complementar o 

conhecimento sobre a psique humana, neste caso, especificamente do gênero 

feminino, e como esse processo mental envolve a assimilação de personagens, sejam 

eles do âmbito da comunicação ou religioso. 

Sendo a Umbanda a religião desta pesquisadora e o feminino, gênero ao 

qual ela se identifica, desde o primeiro momento a mesma se reconheceu nas Yabás 

 
3 Pessoa detentora de dons que supostamente lhe permitem conhecer coisas, dados, ocorrências etc. 

por meios sobrenaturais. 
4 Cujo significado é Mãe Rainha, é o termo dado aos orixás femininos. 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

61 

e notou esta reciprocidade entre outras médiuns do terreiro. Por este motivo, decidiu 

realizar tal pesquisa em nível científico com o intuito de compreender a comparação 

entre os Orixás femininos e o comportamento das mulheres. Além de a pesquisa 

representar significativamente um grupo que, até então é brevemente abordado em 

pesquisas científicas, também se coloca em prática aspectos teóricos abordados no 

curso de Publicidade e Propaganda, que analisam tanto o cotidiano da comunicação, 

como também temas antropológicos, auxiliando assim na compreensão das 

dinâmicas sociais que engendram e influenciam o mercado publicitário criciumense e 

sua evolução. 

 

2 MITO FUNDADOR DA UMBANDA 

 

Entre os mitos fundadores da Umbanda, o de destaque está na origem da 

religião com Zélio de Morais, no Rio de Janeiro. A narrativa passa por variações, porém 

encontramos na obra Os Decanos: os fundadores, mestres e pioneiros da Umbanda, 

Saraceni (2003) uma pressuposta narrativa, com detalhes de como seria a iniciação 

desta religião. 

 

O mito é uma realidade cultural extremamente complexa, que pode ser 
abordada e interpretada em perspectivas múltiplas e complementares. [...] O 
mito conta uma história sagrada, relata um acontecimento que teve lugar no 
tempo primordial, o tempo fabuloso dos começos (ELIADE, 2000, p.12). 

 

De acordo com Saraceni (2003), com apenas 17 anos, Zélio de Morais já 

havia concluído o ensino médio e estava se preparando para ingressar na Escola 

Naval, foi nesse momento que o jovem começou a apresentar comportamentos tidos 

como estranhos. 

 

Ora ele assumia a estranha postura de um velho, falando coisas 
aparentemente desconexas, como se fosse outra pessoa e que havia vivido 
em outra época; e, em outras ocasiões, sua forma física lembrava um felino 
lépido e desembaraçado, que parecia conhecer todos os segredos da 
natureza, os animais e a plantas (SARACENI, 2003, p. 21). 

 

Preocupada, a família procurou auxílio na medicina, na igreja católica e, por 

último, o encaminharam para a recém fundada Federação Kardecista de Niterói. Foi 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

62 

nesse encontro, realizado no dia 15 de novembro de 1908, que Zélio incorporou o 

Caboclo das Sete Encruzilhadas. O espírito respondeu a uma série de perguntas e em 

uma delas, feita por Sr. José, é questionado se já não existiriam religiões suficientes. 

 

[...] vocês homens preconceituosos, não contentes em estabelecer diferenças 
entre os vivos, procuram levar essas mesmas diferenças até mesmo além da 
barreira da morte. Por que não podem nos visitar esses humildes 
trabalhadores do espaço, se, apesar de não haverem sido pessoas 
importantes na terra, também trazem importantes mensagens do além? Por 
que o “não” aos caboclos e pretos-velhos? Acaso não foram eles também 
filhos de Deus? (SARACENI, 2003, p. 22). 

 

Ao fim das indagações, o espírito anuncia a fundação da Umbanda, que 

seria concretizada no dia seguinte, na casa de Zélio, como nos mostra Saraceni (2003, 

p. 23): 

 

Haverá uma mesa posta a toda e qualquer entidade que queira ou precise se 
manifestar, independente daquilo que haja sido em vida, todos serão ouvidos 
e nós aprenderemos com aqueles espíritos que souberem mais e 
ensinaremos àqueles que souberem menos e a nenhum viraremos as costas 
e nem diremos não, pois esta é a vontade do Pai. 

 

Destaca-se que, desde sua origem, a Umbanda afirma-se como uma 

religião miscigenada, valorizando a representação nacional com base na mestiçagem, 

que Gilberto Freyre (2003), em sua obra Casa-grande & Senzala, reconhece como o 

encontro sociocultural entre brancos, negros e índios. Porém, é importante ressaltar 

que no início, a religião não exibia traços dos cultos africanos, já existentes no Brasil, 

esse sincretismo ocorreu durante a ramificação da Umbanda, que levou a divergência 

entre os cultos. Na obra O que é Umbanda, de Patrícia Birman (1985), ela afirma que 

voltamos a um velho problema: 

 
a tensão entre a Unidade e a Multiplicidade [...]. As várias linhas de um mesmo 
riscado. As umbandas existentes são ricas em variações doutrinárias e seus 
participantes são exímios mestres em inovar, em assimilar influências, em 
compor rituais. Procedem, em suma, de acordo com o movimento duplo já 
apontado: manter uma certa unidade sem abrir mão das múltiplas variações. 
A autonomia dos centros é sem dúvida o ponto nodal dessa permeabilidade 
à variação que encontramos na Umbanda [...] (BIRMAN, 1985, p. 25). 

 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

63 

Ainda que a prática seja a mesma, existem diferentes expressões, Ademir 

Barbosa Júnior (2014) em sua obra O livro essencial de Umbanda, apresenta dez 

vertentes, começando com a Umbanda Tradicional, organizada por Zélio, em seguida 

a Umbanda Popular, no qual ocorre um sincretismo entre os Orixás e santos católicos. 

Outras umbandas que se aproximam do Candomblé são a Umbanda Omolokô e 

Umbandomblé. A Umbanda de Caboclo e a de Pretos Velhos sofrem outras 

influências, como das culturas indígenas e dos ex-escravos, denominados Pretos 

Velhos. Distantes das práticas tradicionais, citadas anteriormente, são a Umbanda 

Branca, Esotérica e Iniciática, nas quais não são utilizados elementos africanos. 

Barbosa Júnior (2014) afirma também que os Orixás são agentes divinos, 

verdadeiros ministros da Divindade Suprema, presentes nas culturas e tradições 

espirituais/religiosas, com nomes e cultos diversos.  

 

Os Orixás conhecidos na Umbanda são os Ancestrais, subordinados a Jesus 
Cristo, governador do Planeta Terra. Os mais comuns na Umbanda são 
Oxalá, Ibejis, Obaluaê, Ogum, Oxóssi, Xangô, Iansã, Iemanjá, Nanã, Oxum 
(BARBOSA JÚNIOR, 2014, p. 81) 

 

Cada um com características e atributos singulares, que permitem a 

identificação deles perante os médiuns. Algumas particularidades são as cores, os 

elementos naturais regentes, o mito iorubá, que traz a narrativa particular de cada 

Orixá, contada de forma oral pelos escravos, até mesmo a comida e o animal 

associado a eles são delimitações para distingui-los.  

 

2.1 AS YABÁS: EXPRESSÃO FEMININA NA UMBANDA 

 

A força do feminino está presente desde o mito iorubá sobre a criação, 

transferido das religiões ancestrais. Na introdução histórica do livro O Martelo das 

Feiticeiras, Muraro (2014) afirma que Nanã Buruquê é quem dá à luz todos os Orixás, 

sem auxílio de ninguém, constatando desta forma como a representação feminina nas 

religiões de matriz africana é primordial. 

O presente artigo abordará características das principais Yabás, nos cultos 

umbandistas, são elas: (a) Iemanjá; (b) Oxum; (c) Iansã e (d) Nanã. Para analisar suas 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

64 

particularidades será utilizada a obra O livro essencial de Umbanda, de Ademir 

Barbosa Júnior (2014) e Orixás na Umbanda de Janaina Azevedo (2010). 

 

Nanã é a mais velha das mães-d'água, [...] primeira esposa de Oxalá, aquela 
que lhe deu seus filhos primeiros, Ossaim, Omolu, Oxumarê, lansã e Ewá. [...] 
conta a lenda que quando Oxalá moldou o ser humano, tentou fazê-lo de 
várias formas [...]foi então que Nanã Buruku veio em seu socorro: do fundo do 
lago calmo e cheio de lodo onde ela morava, tirou uma farta porção de lama 
fértil e deu a Oxalá. Com essa lama cheia de vida, ele criou o homem 
(AZEVEDO, 2010, p. 96).  

 

Sua saudação “Saluba, Nanã” significa “Salve a Senhora da Morte” ou 

também “Salve a Senhora da Lama”, pois acredita-se que após a morte o corpo retorna 

para Nanã, com o intuito de que o ciclo continue. Essa Orixá ancestral é representada 

pela cor roxa, tem como símbolo o Ibiri, apetrecho que aparece sempre em suas mãos 

e seu elemento natural é a lama, as águas primordiais, como são conhecidas, que 

aparecem em sua mitologia. 

 

FIG. 1: NANÃ 

 

Fonte: Instagram Magia do Axé 
Disponível em: https://www.instagram.com/magia_do_axe 

 

Já sua filha Iansã leva em suas mãos o raio e sua espada, tendo como seu 

elemento da natureza, o fogo. Esse universo nos é apresentado por Barbosa Júnior 

(2014, p. 129) quando em sua narrativa, ele apresenta Iansã como uma Orixá forte, e 

ainda complementa: 

 

 

https://www.instagram.com/magia_do_axe/


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

65 

Orixá guerreira, senhora dos ventos, das tempestades, dos trovões e também 
dos espíritos desencarnados (eguns) [...] Oya, é sensual, representando o 
arrebatamento, a paixão. De temperamento forte, foi esposa de Ogum, e 
depois a mais importante esposa de Xangô (ambos tendo o fogo como 
elemento afim). Irrequieta e impetuosa, é a senhora do movimento e, em 
algumas casas, também a dona do teto da própria casa.  

 

Na Umbanda, ainda que pertencendo à chamada Linha d´Água, Iansã 

também se associa ao vento, às tempestades e ao tempo, tendo como cor alusiva o 

amarelo coral ou vermelho, sua saudação é “Eparre, Oyá”, presente em pontos 

cantados nos terreiros que evocam a rainha dos ventos e dos relâmpagos. 

 

FIG. 2: IANSÃ 

  

Fonte: Instagram Magia do Axé 
Disponível em: https://www.instagram.com/magia_do_axe 

 

Entre as Yabás pertencentes a esta linha, temos também Iemanjá, 

considerada a mãe dos Orixás – cuja mitologia a apresenta como: 

 

Um dia, com o pai ausente, Orungã violentou Iemanjá, que, estarrecida, fugiu 
em disparada, perseguida por ele. Quando estava prestes a ser alcançada, 
Iemanjá caiu. Seu corpo cresceu e cresceu, como vales e montanhas. Dos 
seios surgiram dois rios, que se juntaram numa lagoa, da qual se formou o 
mar. De seu ventre, que também havia crescido de modo incomum, nasceram 
os Orixás (BARBOSA JÚNIOR, 2014, p. 141). 

 

É também considerada a mãe zelosa, grande mãe, que veio com os negros 

da África para cuidar e amar. Ligada ao elemento água, que está em todas as suas 

características, desde sua cor simbólica azul claro até seu ponto de força, o mar, seu 

cumprimento é “Odoya”, que significa “Mãe das Águas”. 

 

 

https://www.instagram.com/magia_do_axe/


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

66 

FIG. 3: IEMANJÁ 

 

Fonte: Instagram Magia do Axé 
Disponível em: https://www.instagram.com/magia_do_axe 

 

No imaginário popular, é possível identificar atributos humanos a essa 

Yabá, como a feminilidade, sensualidade e erotismo, assim como para Oxum, que é a 

filha de Oxalá com Iemanjá. A quem Barbosa Júnior (2014, p. 120) nos apresenta 

como: 

 

Senhora do ouro (na África, cobre), das riquezas, do amor. Orixá da 
fertilidade, da maternidade, do ventre feminino, a ela se associam as crianças. 
Nas lendas em torno de Oxum, a menstruação, a maternidade, a fertilidade, 
enfim, tudo o que se relaciona ao universo feminino é valorizado. 
 

A cor amarelo, presente em suas vestes, está diretamente ligada ao seu 

metal, o ouro, sendo representada sempre com jóias e em sua mão carrega o espelho. 

Ao saudá-la falando “Oraieie ô, Oxum” reforça-se que ela é a “Senhora da Água Doce”, 

conhecida assim por habitar as cachoeiras, os rios e lagos e, por vezes, encontra-se 

chorando. 

 

FIG. 4: OXUM 

 
Fonte: Instagram Magia do Axé 

https://www.instagram.com/magia_do_axe/


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

67 

Disponível em: https://www.instagram.com/magia_do_axe 
 

Ao observar as individualidades apresentadas nas narrativas, é possível 

compreender que as Yabás carregam características humanas, tanto físicas como 

emocionais, que vão além do caráter sagrado, gerando assim uma identificação e 

vinculação com situações existentes no inconsciente coletivo feminino. 

 

2.2 O INCONSCIENTE COLETIVO NA NARRATIVA MITOLÓGICA 

 

Na história das religiões, assim como nas culturas, certos padrões de 

funcionamento se tornam dominantes. Essas reações têm suas raízes no passado da 

humanidade e seguem adiante pelas gerações. Certos conceitos universais se 

assemelham em divergentes culturas, como nas mitologias e símbolos em comum. 

Essa similitude é explicada por Jung (2000), por meio do inconsciente coletivo:  

 

O inconsciente coletivo é uma parte da psique que pode distinguir-se de um 
inconsciente pessoal pelo fato de que não deve sua existência à experiência 
pessoal [..] o inconsciente coletivo não se desenvolve individualmente, mas é 
herdado. Ele consiste de formas preexistentes, arquétipos, que só 
secundariamente podem tomar-se conscientes, conferindo uma forma 
definida aos conteúdos da consciência (JUNG, 2000, p. 53-54). 

 

Os conteúdos e imagens encontradas no inconsciente coletivo foram 

denominadas por Jung (2000) como Arquétipos, e estão presentes na história 

simbólica dos mitos, nas instituições, nos costumes, entre outros, e continuarão a ser 

representados através dos séculos. 

 

Há tantos arquétipos quantas situações típicas na vida. Intermináveis 
repetições imprimiram essas experiências na constituição psíquica[...] 
Quando algo ocorre na vida que corresponde a um arquétipo, este é ativado 
e surge uma compulsão que se impõe a modo de uma reação instintiva contra 
toda a razão e vontade (JUNG, 2000, p.58). 

 

As reações instintivas, correspondente ao contato com os arquétipos, 

explicam os padrões comportamentais humanos. Muraro (2014) explica, baseada nos 

https://www.instagram.com/magia_do_axe/


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

68 

estudos Junguianos, que assim como no self 5 individual, a sombra do self cultural é 

formada por símbolos complexos (conjunto de símbolos) que não foram devidamente 

elaborados e permaneceram inconscientes durante a história de cada indivíduo e de 

cada cultura. 

 

Os arquétipos são as matrizes do funcionamento dos símbolos que 
expressam a normalidade e a patologia. [...] A psique humana tem arquétipos 
que são matrizes que coordenam a maneira como ela forma suas imagens e 
organiza seu funcionamento. Os principais arquétipos organizam até mesmo 
a maneira como o Eu se relaciona com o Outro na consciência, ou seja, como 
a consciência lida com os símbolos (MURARO, 2014, p. 22). 
 

Dentro da narrativa histórica é possível afirmar a presença significativa dos 

arquétipos nas mitologias e religiões. Eliade (2001), assim como Jung (2000), afirma 

que o homem é historicamente religioso, pois os seus ancestrais tiveram experiências 

religiosas, que foram transmitidas inconscientemente.  

Ao falar das vivências ancestrais, é notória a relevância simbólica, pois foi 

por meio desses códigos que as narrativas mitológicas surgiram como resposta aos 

questionamentos sociais, tanto no âmbito do autoconhecimento, quanto na explicação 

do surgimento do homem. No livro O Herói e o Fora da Lei, de Mark e Pearson (2001), 

é apontado que podemos entender os mitos e arquétipos como o impulso eterno de 

encontrar um significado do humano no mistério da criação.  

 

Os contos de fadas e os mitos seriam como os sonhos de uma cultura inteira, 
brotando desse inconsciente coletivo. Os mesmos tipos de personagem 
parecem ocorrer, tanto na escala pessoal como na coletiva. Os arquétipos são 
impressionantemente constantes através dos tempos e das mais variadas 
culturas, nos sonhos e nas personalidades dos indivíduos, assim como na 
imaginação mítica do mundo inteiro (VOGLER, 2006, p. 48). 

 

As expressões arquetípicas apresentadas em uma construção narrativa, 

neste caso, a mitológica, garante uma identificação e influência na psique humana. 

Dentre os diversos arquétipos, alguns são recorrentes nas narrativas, entre eles o (a) 

 
5
 Segundo Jung, o Self “[…]não é apenas o ponto central, mas também a circunferência que engloba tanto a 

consciência como o inconsciente. Ele é o centro dessa totalidade, do mesmo modo que o eu é centro da 

consciência” (JUNG, 1994, p. 51). 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

69 

Inocente, (b) Explorador, (c) Sábio, (d) Herói, (e) Fora-da-lei, (f) Mago, (g) Cara 

Comum, (h) Amante, (i) Bobo da Corte, (j) Criador e (k) Governante. 

   O primeiro arquétipo apresentado por Mark e Pearson (2001) é o do 

Inocente, conhecido por almejar o paraíso, como Aruanda no mito Nagô. Por sonhar 

com o lugar ideal, que transmite alegria, ele torna-se otimista associando-se aos 

prazeres da vida e sendo ingênuo. Em contrapartida, o Explorador está sempre em 

busca de descobrir quem ele é, sentindo necessidade de desbravar ambientes e 

aventuras. Esta diferença é descrita como: 

 

Enquanto o Inocente espera ser capaz de viver no paraíso, como direito ser 
ou devido a uma mudança de consciência, o Explorador sai em busca de um 
mundo melhor (MARK; PEARSON, 2001, p. 79). 

 
 

Em seguida vem o Sábio, usando sua inteligência e experiência para 

compreender o mundo e encontrar, da sua maneira, o paraíso. Sendo ele o portador 

do conhecimento, é visto também como conselheiro, mas gosta de, nesse processo, 

ser livre para pensar e assegurar suas opiniões. Esses três arquétipos buscam 

diferentes formas para conquistar a realização pessoal, porém, encontramos em 

outros um esforço em deixar sua marca no mundo, são eles o Herói, o Fora-da-lei e  o 

Mago. 

 

[...]geralmente são os protagonistas destemidos que percebem seu poder 
especial e vão em frente, correndo grandes riscos pessoais a fim de mudar 
sua própria realidade. Na vida cotidiana, esses poderosos arquétipos 
proporcionam uma estrutura capaz de liberar, mas pessoas comuns, a 
capacidade de se erguer para enfrentar os desafios (MARK; PEARSON, 2001, 

p. 109). 

 

Vogler (2015) explica que um Herói é alguém que está disposto a sacrificar 

suas próprias necessidades em benefício dos outros. É ele quem triunfa contra o mal, 

mesmo passando por desafios, inspirando desta forma, a determinação e a disciplina. 

Em contraposto, encontra-se o Fora-da-lei, que nas palavras de Mark e Pearson 

(2001), enquanto o Herói quer ser admirado, o Fora-da-lei se contenta em ser temido. 

Implantando o medo, esse arquétipo ganha poder para conquistar seus objetivos, 

Cordeiro, Damazio e Geraldes Junior (2019) apresentam que essas características 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

70 

são descritas por Jung (2000) como a Sombra, sendo, portanto, a metade escura da 

personalidade individual, a personificação dos desejos hostis e gananciosos do 

inconsciente. 

O Mago tem como característica básica ver as coisas acontecerem, para 

isso, utiliza das leis que regem a narrativa, para Vogler (2006) ele é também uma figura 

que ajuda o Herói em sua jornada. Nas palavras de Mark e Pearson:  

 
As aplicações mais típicas da sabedoria mágica são: curar a mente, o coração 
e o corpo; descobrir a fonte da juventude e o segredo da longevidade; 
descobrir meios de criar e manter a prosperidade; e inventar produtos que 
façam as coisas acontecerem (MARK; PEARSON, 2001, p. 148). 

 

Além do desejo de conquista, observado nas personalidades anteriores, é 

possível encontrar nas narrativas mitológicas aqueles que almejam pertencer a um 

grupo, sendo este um desejo primordial ancestral humano. O Cara Comum é o 

arquétipo que representa este princípio, pois ele se adequa o suficiente para fazer 

parte de um grupo, para isto ele vê valor nas pessoas e procura se encaixar 

tranquilamente, optando por símbolos comuns, como roupas básicas.  

Outro aspecto relevante para atrair um grupo é o sentimento, para este 

atributo definimos como arquétipo o Amante, ele representa o amor, sexualidade e 

intimidade. Nas histórias, é retratado de forma elegante e afetuosa, diferentemente do 

Bobo da Corte, que é retratado de acordo Cordeiro, Damazio e Geraldes Junior (2019) 

como o Pícaro, uma figura despreocupada, malandra, engraçada, que aprecia uma 

brincadeira e uma confusão. Esse último traz em sua a narrativa a interação com o 

próximo, pelo prazer de poder de ser ele mesmo, sem a autocrítica. Mark e Pearson 

apresentam um breve resumo sobre estes três arquétipos: 

 

[...]Cara Comum ajuda a adicionar os comportamentos e perspectivas que nos 
permitem adquirir o senso de adequação suficiente para sermos parte do 
grupo [...] O Amante auxilia no processo de nos tornarmos atraentes para os 
outros e também nos ajuda a desenvolver as aptidões para a intimidade 
emocional e sexual. O Bobo da Corte nos ensina a viver com leveza, a viver 
no momento presente (MARK; PEARSON, 2001, p. 166). 

 

A expressão arquetípica do Criador não tem problema em se enquadrar nos 

grupos sociais, sua meta pessoal é a autoexpressão. São conhecidos como 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

71 

inovadores,  podendo ser encontrados nas áreas artísticas, estando sempre em busca 

da criatividade, acreditando no poder da imaginação e de torná-las reais.  

 

O arquétipo do Criador é visto no artista, no escritor, no inovador e no 
empresário, bem como em qualquer atividade que utilize a imaginação 
humana. A paixão do criador é a auto-expressão na forma material (MARK; 
PEARSON, 2001, p. 235). 

 

Como exteriorização da personalidade autoritária temos o Governante, ele 

aparece como o pai, mãe e chefe. Sua característica primordial é a liderança, sendo 

responsável com seus objetivos. Nas palavras de Mark e Pearson (2001, p. 214): 

 

O Governante assume o controle da situação, especialmente quando elas 
parecem estar fugindo do controle. É tarefa do Governador assumir a 
responsabilidade por tornar a vida o mais previsível e estável que for possível. 
 

 
Para finalizar os doze principais padrões, apresentados por Mark e Pearson 

(2001), temos o Prestativo, que está menos focado nos próprios problemas, pois tem 

uma preocupação consciente em ajudar o próximo. Ao longo do tempo o Prestativo 

vem sendo associado à maternidade e paternidade, Jung (2000) apresenta um 

arquétipo semelhante, chamado por ele de Grande Mãe, que carrega consigo as 

características descritas como: 

 

Seus atributos são o "maternal": simplesmente a mágica autoridade do 
feminino; a sabedoria e a elevação espiritual além da razão; o bondoso, o que 
cuida, o que sustenta, o que proporciona as condições de crescimento, 
fertilidade e alimento; o iugar da transformação mágica, do renascimento; o 
instinto e o impulso favoráveis. (JUNG, 2000, p.92). 
 

 

Outros arquétipos presentes nas análises junguianas são a (a) Persona, (b) 

Anima, (c) Animus e (d) Self. Para explicar a importância na psique humana, Jung 

(2000) afirma que estão ligados ao encontro com o consciente, quando durante o 

cotidiano ocorrem fatores que despertam a identificação, é nesse momento que os 

arquétipos são evocados e ganham um significado, gerando desta forma um 

reconhecimento pessoal com a personalidade apresentada. 

 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

72 

3 ANÁLISE 

 

O processo de reconhecimento do indivíduo em imagens mitológicas, 

conforme supracitado, é explicado por Jung (2008) como o processo de individuação, 

que consiste em o indivíduo reconhecer, dentro de seus traços psíquicos, 

semelhanças com símbolos e personalidades, atribuindo dessa forma o senso de 

individualidade e assimilação. Por isso, Jung (2008) afirma ainda que essa 

identificação ocorre principalmente em contextos religiosos, que trazem para o 

consciente a sensação de particularidade.  

Na Umbanda, as personalidades que os frequentadores da religião se 

assimilam, são os Orixás, tendo esse artigo como foco de pesquisa os Orixás 

femininos, que carregam características individuais, como Iemanjá, que tem conexão 

com as mães por ter o atributo de zelosa, e Nanã, que tem ligação com as mulheres 

mais velhas, por sua sabedoria e experiência. 

Dessa forma, o relato da pesquisa aqui descrita tem seu foco nas 

manifestações arquetípicas das Yabás, dentro de suas narrativas individuais e 

padrões de personalidades, que ocasionam na identificação das mulheres com as 

imagens dos Orixás femininos, representados nesse artigo por (a) Nanã, (b) Iansã, (c) 

Iemanjá e (d) Oxum, que em seus mitos apresentam além do sagrado, personificações 

humanas com polos negativos e positivos e que, por meio dos arquétipos, se consegue 

reconhecer tão bem suas características. 

 

3.1 NANÃ BURUQUÊ: A YABÁ DA TRANSFORMAÇÃO 

 

Nanã Buruquê, conforme visto anteriormente, é a mais velha das Yabás e 

a primeira esposa de Oxalá, o Orixá responsável pela criação do mundo. Por ser a 

primeira Yabá, é considerada a portadora da sabedoria e experiência, em seu mito 

iorubá, apresentado por Azevedo (2010), ela é uma grande rainha matriarcal, 

poderosa e conhecedora de muitas magias, um dos seus feitos mais narrados foi 

ajudar Oxalá na criação, quando este não encontrava um elemento na natureza para 

dar vida ao ser humano, foi Nanã que, oferecendo o barro como matéria prima, fez 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

73 

com que os seres fossem moldados. Evidencia-se aqui, sua característica primordial 

de transformação, em que a terra se mistura com a água da criação, virando a lama 

que dá sustentação para delinear o homem e a mulher. 

Nesta lenda percebe-se uma identificação da imagem arquetípica de Nanã 

com o Mago, que é apresentado por Mark e Pearson (2001). A principal característica 

que essas autoras destacaram nesta personificação é o de conhecedor das leis 

fundamentais, que governam o funcionamento das coisas, aplicando esses princípios 

na prática, reforçando o atributo de mutação e renovação. Os magos, para Mark e 

Pearson (2001) estão na base das criações e envolvem rituais, usando da ciência, 

espiritualidade e psicologia para promover transformações. 

Essa Orixá rege a maturidade e conhecimento, logo, na Umbanda é 

procurada pelas médiuns que estão à procura de racionalidade para a tomada de 

decisões e conselhos objetivos, despertando a proximidade de Nanã em sua 

representação como Mago. Sua imagem simbólica é representada por uma senhora 

velha de rosto expressivo, nesse momento, quando é tomada como conselheira devido 

sua sabedoria, ela tem ressonância ao arquétipo também do Sábio, que para Vogler 

(2006) é como um mentor, que tem como função-chave ensinar e treinar o herói em 

sua jornada, essa personalidade passa credibilidade e está ligada aos estudos e a 

lógica. 

A canção Ponto de Nanã6, reproduzida por Mariene de Castro exemplifica 

as características marcante destas Yabá: 

 

Ela vem ao som da chuva 
Dançando devagar seu ijexá 
Senhora da Candelária, abá 
Pra toda a sua nação iorubá 
Oxumarê me deu dois barajás 
Pra festa de Nanã 
A velha deusa das águas 

 

O ponto cantado relata as particularidades de Nanã, como paciência ao 

dançar devagar, que reforça o processo de transformação atrelado a essa Yabá, 

ressaltando que esse é um processo lento, que demanda conhecimento. No imaginário 

 
6 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=CWSG_zKRCKw 

https://www.youtube.com/watch?v=CWSG_zKRCKw


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

74 

popular suas características são similares às do Mago, Mark e Pearson (2001) afirmam 

que qualquer arquétipo pode se expressar em uma pessoa seja qual for a idade, dessa 

forma, uma criança em processo de aprendizagem e uma mulher adulta à procura de 

conselhos podem se identificar com Nanã, pois o inconsciente de ambas reconhecem 

nela os atributos do Mago, sendo eles o conhecimento e a renovação. 

 

3.2 IANSÃ: A GUERREIRA ENTRE AS YABÁS 

 

Iansã irradia vibrações poderosas, por ser ela a senhora das tempestades 

e trovões, trabalhando à margem das leis e consciência. Barbosa Júnior (2014) 

apresenta essa Orixá como a responsável em conduzir os espíritos desencarnados 

(eguns) para outros planos, por ser seu filho, Egungun, o responsável pelo mundo dos 

mortos. Considerada uma Yabá de temperamento forte é chamada de guerreira, 

levando consigo sua espada e raio. Arlindo Cruz, na canção Iansã7 em homenagem à 

Yabá ressalta suas características: 

 

Iansã guerreira 
Rainha dos raios e da tempestade 
Leve pra longe a maldade 
Pra que a gente possa então cantar em paz 
Cheio de felicidade 

 

Esse Orixá feminino tem em sua personalidade traços que se assemelham 

ao arquétipo do Herói, como bravura, superação e honra, representado na música no 

momento em que Iansã, em um ato de coragem, leva para longe o mal, prevalecendo 

assim, a paz. Segundo Vogler (2006) a raiz da ideia de Herói está ligada a um sacrifício 

de si mesmo, com objetivo de seguir seus ideais, saindo da realidade limitante para 

constantes mudanças que o levam ao triunfo e a um mundo melhor. 

As mulheres frequentadoras da Umbanda se identificam com a força e 

coragem desta Yabá, nesse momento o inconsciente reconhece estes traços como 

sendo típicos do Herói. Em suas lendas, Iansã quando exerce a função maternal deixa 

seus filhos para lutar, superando as adversidades em busca da justiça e do bem maior, 

 
7 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=JgPpRMfCcQs 

https://www.youtube.com/watch?v=JgPpRMfCcQs


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

75 

sendo um comparativo ao cotidiano moderno, em que as mães deixam seus filhos para 

exercer seu trabalho, ou as mulheres em busca dos seus direitos igualitários, assim 

como o Orixá, ambas se dedicam a atitudes heroicas.  

Em algumas narrativas ela está relacionada ao seu marido Xangô, o 

justiceiro, porém a identidade de independência permanece. Barbosa Júnior (2014) 

afirma que a liberdade do vento é considerada superior à vaidade, manifestando assim 

o arquétipo do Explorador, que sente realização em aventuras que permitam o 

encontro consigo mesmo. Mark e Pearson (2001) apresentam essa personalidade 

como alguém insatisfeito, que está em busca de um lugar melhor, sem limitantes para 

sua jornada. 

Jung (2002) explica que os arquétipos são flexíveis, podendo ter em uma 

mesma personalidade a projeção de dois ou mais arquétipos, que se manifestam de 

acordo o momento vivenciado. Dessa forma, mesmo com projeção do Explorador em 

momentos mencionados no mito de Iansã, predomina-se os padrões que determinam 

o Herói como arquétipo desta Yabá. As médiuns que se conectam com a 

personalidade de Iansã são ditas como audaciosas e corajosas, pois assim como a 

Orixá, elas lutam por sua independência e estão diretamente ligadas em causas para 

defender os indefesos, confirmando assim a personificação do herói. 

 

3.3 IEMANJÁ: ORIXÁ MAIS CULTUADA DO BRASIL  

 

Conhecida como a rainha das águas no imaginário popular, Iemanjá 

também é tida como mãe, enquanto Nanã Buruquê é considerada a criadora dos 

homens, Iemanjá é a que gerou os Orixás. Na obra de Azevedo (2010) é relatado que 

os negros africanos diziam que essa Yabá cuidava deles por ser mãe zelosa e 

protetora. Ela é responsável pela cabeça dos bebês e pela união da família, 

representada nas narrativas iorubá, em que Iemanjá é representada de forma 

maternal. 

Esse arquétipo é apresentado por Jung (2002) como a Grande Mãe que, 

para ele, possui uma variedade incalculável de aspectos, sendo a mais louvada e o 

primeiro arquétipo que o inconsciente reconhece, pois declara que a mãe não é 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

76 

apenas a condição prévia física, mas também psíquica da criança. Eliade (2000) afirma 

que a Grande Mãe é encontrada em mitos que expressam o surgimento de algo ou 

nascimento divino, a mãe pode ser representada de três formas, a pessoa, geradora 

ou a pessoa que assume e herda essa imagem, no caso de Iemanjá ela é a geradora 

dos Orixás e a que herda os aspectos maternais perante as mulheres que a levam 

como o símbolo de mãe defensora.  

Em uma das lendas apresentadas por Barbosa Júnior (2014), ele afirma 

que Iemanjá tem como ponto da natureza o mar, sendo nomeada por Olorum como a 

responsável por cuidar e proteger as praias, tendo assim o controle sobre as ondas. 

Por ser associada ao mar, os pescadores entregam na praia oferendas para ela, a fim 

de que sejam protegidos. O ritual atualmente ganhou mais adeptos, no dia dois de 

fevereiro, é de costume que as pessoas se reúnam para prestigiar Iemanjá. Essa 

narrativa também está presente no canto Dois de Fevereiro8, de Dorival Caymmi: 

 
Dia dois de fevereiro 
Dia de festa no mar 
Eu quero ser o primeiro 
A saudar Iemanjá 
Escrevi um bilhete a ela 
Pedindo pra ela me ajudar 
Ela então me respondeu 
Que eu tivesse paciência de esperar 

 

A senhora do mar, em seu simbolismo, exala respeito, cuidado e 

compaixão, como o arquétipo do Prestativo, que é mencionado como uma 

personalidade generosa por Mark e Pearson (2001), deixando de lado as suas 

dificuldades pessoais, a fim de ajudar ao próximo, pois teme a instabilidade dos menos 

afortunados. 

O instinto da compaixão, de cuidar e defender é uma das principais 

característica das mulheres que com Iemanjá se assemelham, por vezes se encontram 

em situações de acolhimento ao próximo. A imagem expressada por essa Yabá no 

imaginário popular é reconhecida pelo inconsciente coletivo, proveniente da conexão 

dos escravos que já identificavam em Iemanjá a Grande Mãe, conduzindo essa 

 
8
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=h-FIMYp0eAM 

https://www.youtube.com/watch?v=h-FIMYp0eAM


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

77 

identidade até os dias contemporâneos, comprovando assim que o inconsciente tem 

tendências inatas, que prospectam de geração a geração. 

 

3.4 OXUM: YABÁ DO AMOR 

 

Filha preferida de Oxalá e Iemanjá, Oxum é conhecida por ser a Senhora 

do Ouro, em sua narrativa mitológica foi Oxalá quem a presenteou com o metal 

precioso, no qual ela lava e cuida nas águas das cachoeiras e rios, onde costuma se 

banhar e pentear seus longos cabelos. Ela é a representatividade do amor, fertilidade, 

sensualidade e romance, nas lendas apresentadas por Barbosa Júnior (2014) ela está 

sempre associada à maternidade e ao amor, como em seu ponto cantado, Oxum Puro 

Amor9. 

 

O seu canto traz magia. 
Deusa da fertilidade. 
Traz amor e alegria, 
pra nos dar felicidade [...] 
Ora yeyeô. 
Representando a Umbanda 
o puro amor. 

 

O arquétipo da Amante domina as narrativas em que essa Yabá se 

encontra, uma vez que esta é vaidosa e se mostra em um processo de ficar atraente, 

carregando consigo seu espelho. As mulheres que entram em contato com Oxum 

procuram desenvolver seu lado intimamente emocional e sexual, encontrando nela a 

personalidade descrita por Mark e Pearson (2001) como a regente de todos os tipos 

de amores humanos e encorajadora do crescimento e identificação com seu gênero, 

nesse caso auxilia as mulheres a se sentirem mais empoderadas. 

Jung (2000) reforça que o elemento feminino presente no inconsciente é 

chamado de anima, que é associada a características como a sensibilidade, 

sensualidade, ternura, vaidade e predomínio do emocional ao racional. Em seus 

estudos Jung (2000) apresenta a teoria em que Anima e Animus são complementares 

na psique de cada indivíduo, sendo a representação feminina e masculina, sendo a 

 
9 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lLvRbQR9J3g 

https://www.youtube.com/watch?v=lLvRbQR9J3g


    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

78 

estrutura Anima a representação feminina presente no inconsciente do homem e 

animus a masculina correspondente na mulher. Dessa forma o Animus e Anima são 

os aspectos opostos do gênero, que não estão presentes no consciente, mas sim no 

inconsciente. 

A qualidade amorosa de Oxum leva à tranquilidade e aumenta o prazer em 

viver de forma harmoniosa. Em sua mitologia e imagem simbólica ela irradia 

sensualidade, delicadeza e exalta o corpo da mulher, principalmente no aspecto 

maternal, como os grandes seios, em consequência reconhecemos nessa Yabá a 

representação do feminino, no arquétipo da Amante. 

A jornada pessoal de cada mulher, seja qual for a idade, ditam aspectos 

emocionais e racionais que as levam a se relacionar com determinada Yabá. Destaca-

se que pode haver a flexibilização no que tange a identificação, de forma que, um 

indivíduo pode se identificar como sábio e em outro momento como grande mãe, Jung 

(2000) explica que o arquétipo representa um conteúdo inconsciente, o qual se 

modifica através de sua conscientização e percepção, que variam de acordo a 

consciência individual na qual se manifesta. Quando criança se têm pré-disposições 

para formar o conteúdo psíquico, que será ativado em determinadas situações no 

decorrer dos anos, por esse motivo uma mulher na fase adolescente pode se identificar 

com Oxum e suas características de Amante; já no estágio adulto ela pode ter uma 

propensão a se assimilar com as características de independência e superação da 

Orixá Iansã, que tem como arquétipo o Herói. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo do estudo aqui relatado, percebeu-se que cada comunidade se 

relaciona, de forma distinta, com os arquétipos por meio do inconsciente coletivo, que 

são apresentados em forma de mitos e símbolos. Jung (2000) afirma em seus estudos 

que o inconsciente não é de natureza individual, e que os arquétipos ali presentes se 

manifestam e variam de acordo a consciência pessoal, quando são submetidos a 

situações proporcionais que ativam as características de cada arquétipo. Esse 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

79 

conceito se estende à diversas situações, como a relação de assimilação da mulher 

umbandista no culto às Yabás, por exemplo.  

Ao observar a atuação dos Orixás femininos ficou perceptível a relevância 

no papel da mulher dentro da Umbanda. As imagens simbólicas vindas da África são 

retratadas, mesmo que de forma renovada, sem perder a essência primitiva. Dessa 

maneira os contos mitológicos Iorubás ainda se fazem presente e ratificam o papel de 

protagonismo da mulher, no qual cada Yabá presente manifesta um arquétipo, que 

são identificados pelas médiuns com tendências às características retratadas. 

Percebeu-se nesse estudo que, de fato, há uma variedade arquetípica em 

cada Orixá, pois em seus mitos sagrados são apresentadas características diversas 

determinadas por cada situação. Porém, se destaca um padrão predominante em 

cada Yabá, ressonante ao seu arquétipo. Dessa forma, mesmo que sofra interferência 

de outras características, prevalecem os atributos primários, como Iemanjá que sendo 

a Grande Mãe, possui traços também do Prestativo, mas prevalecendo sempre suas 

principais características de geradora e protetora, que remetem à mãe. Além de 

Iemanjá como geradora reconhecemos também em Nanã essa propriedade, porém 

no caso da criação do homem. Ela foi quem transformou, com sua sabedoria, o barro 

em vida, expondo assim as aptidões do Mago. Esse arquétipo [o Mago] em diversas 

lendas aparece como uma espécie de auxiliar do Herói.  Em sua jornada, no mito 

Iorubá, a essa personalidade [o Herói], é evidenciada na Yabá Iansã, que é 

reconhecida no imaginário como guerreira, diferente de Oxum, que ecoa sensualidade 

e delicadeza, sendo representada assim, sob o arquétipo do Amante. 

  Este relato de pesquisa mostrou a importância da identificação dos 

arquétipos individuais de Orixás femininos para o processo de individuação das 

mulheres, fazendo com que elas se sintam conectadas com a religião, pois 

reconhecem conteúdos simbólicos pessoais nas entidades sagradas. Esse estudo, 

apesar de ter como foco principal as mulheres, engloba também o ser humano como 

um todo, pois se entende a partir da humanidade presente em cada indivíduo, que a 

vivência pessoal interfere no modo como há essa identificação com os arquétipos.  

Vale ressaltar ainda que este estudo, dada a exiguidade do tempo e 

consequente extensão que o escopo da pesquisa alcançou ao longo da mesma, que 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

80 

ela não se encerra em si própria. Ou seja, ficaram ainda por responder, perguntas 

como: de que forma se dá a influência das Yabás no anima, que seria o lado feminino 

presente no inconsciente masculino, ou ainda, tecer um aprofundamento do estudo 

feminino incluindo a percepção das características da pomba-gira e até mesmo a 

relação dos Orixás com a homoafetividade. No entanto, estes questionamentos são a 

força motriz que conduzem esta pesquisadora a levar este estudo a níveis mais 

aprofundados, seja em uma pós-graduação lato sensu ou até mesmo stricto sensu. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AZEVEDO, Janaina. Orixás na Umbanda. São Paulo: Universo dos Livros, 2010. 
 
BARBOSA JÚNIOR, Ademir. O Livro Essencial de Umbanda. São Paulo: Universo 
dos Livros, 2014. 
 
BIRMAN, Patrícia. O que é umbanda: coleção primeiros passos. Coleção 
Primeiros passos. 2. ed. São Paulo: Editora Brasiliense, 1985. 
 
CORDEIRO, Andreza da S.; DAMÁZIO, Lucas P.; GERALDES JUNIOR, Gutemberg 
A. Arquétipos e mitologia: um estudo das imagens arquetípicas presentes na série 
american gods. 2019. 11 f. TCC (Graduação) - Curso de Publicidade e Propaganda, 
Satc, Criciúma, 2019. Disponível em: 



    Revista Vincci – Periódico Científico da Faculdade SATC, v. 5, n. 2, p. 59-81, jul./dez. 2020 
                                          

 

 

81 

http://revista.uepb.edu.br/index.php/REVISOCIOPOETICA/article/view/4922. Acesso 
em: 08 maio 2020. 
 
ELIADE, Mircea. Aspectos do Mito. Lisboa: Edições 70, 2000. 
 
______. O Sagrado e o Profano e Essência das Religiões. São Paulo, Martins 
Fontes, 2001. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa-grande & Senzala. 48. ed. Recife: Global, 2003. 
 
JACOBI, Jolande. Complexo, Arquétipos, Símbolos: na psicologia de c. g. jung. 2. 
ed. São Paulo: Cultrix, 1991. 
 
JUNG, Carl Gustav. Os Arquétipos e o Inconsciente Coletivo. 2. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2002. 
 
______. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008.  
 
KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O Martelo das Feiticeiras: malleus 
maleficarum. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2014. 
 
MARKS, Margaret; PEARSON, Carol S.. O Herói e o Fora-da-Lei. São Paulo: 
Pensamento Cultrix, 2001. 
 
SARACENI, Rubens. Os Decanos: os fundadores, mestres e pioneiros da 
Umbanda. São Paulo: Madras, 2003. 
 
VOGLER, Christopher. A Jornada do Escritor: estruturas míticas para escritores. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2006. 


